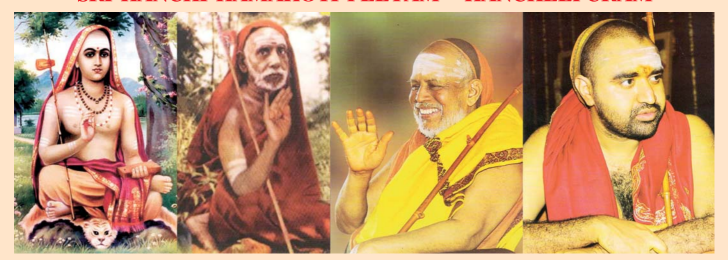


#### SRI KANCHI KAMAKOTI PEETAM - KANCHEEPURAM



## **VOICE OF KANCHI MUTT**

Vol.19. No.4

July-2012

(For Private Circulation Only)

A Newsletter Highlighting The Activities of the Kanchi Mutt





अविनयमपनय विष्णो दमय मनः रामय विषयमृगतृष्णाम् । भूतदयां विस्तारय तारय संसारसागरतः ।। १ ।। षट्पदीस्तोत्रम्, आदिशङ्करभगवत्पादाचार्याः

O Lord Vishnu! Drive away (my) immodesty, quell (my) mind and dispel the mirage of objects of worldly pleasure. Spread out compassion in me for all beings. Make me cross the ocean of worldly existence (to the shore viz. Moksha).

Shatpadi Stotra of Adi Shankara Bhagavtpadacharya









LIMITED EDITION
Unlimited Blessings







nemai: Usman Road, Ph.: 044-2434 5082 | Coats Road (North Usman Road), Ph.: 044-2346 1515 | Anna Nagar, Ph.: 044-2868 1515

Purasawalkam, Ph.: 044-2844 1515 | ALSO AT : BENGALURU - HYDERABAD - TIRUPATI - VISAKHAPATNAM - HOSUR

www.grtjewels.com e-mail : grtjewels@vsnl.com ▼Valet parking available

## ஸ்வதி ஸ்வாமிகள் அருளிய ஆசிச்செய்தி



வேதம், ஆகமம், தர்ம சாஸ்திரம், இதிஹாசம், புராணம் ஆகியவற்றில் ஆத்ம க்ஷேமத்துக்கான வழிகள் சொல்லப்பட்டிருக்கின்றன. இந்தத் தர்மங்களே ஜனங்கள் ஏற்று அனுஷ்டிக்கும்படி செய்ய வேண்டும். அதற்காகவே ஊரூராகப் போகிறேன். அநேகர் இங்கு

வந்திருக்கிறார்கள். இதையே அச்சில் போட்டால் ஆயிரக் கணக்கானவர்கள் படிப்பார்கள். ஆலை் நேரில் சொல்லுவதுபோல் பத்திரிக்கைகளில் போட முடியவில்லே. நேரில் சொல்லும்போது ஸ்வரம், முகச் சாயை முதலியன கருத்தை விளக்கும். பத்திரிகைகளில் அந்த ஸாதனங்கள் ஸாத் தியமில் லே. மேலும் நமது பாஷையைக் குறுக்கெழுத்தில் எழுதப் பழக்கமுமில்லே. சில பேர்களாவது இந்த உபந்நியாஸங்களேக் கேட்பதில் ஒரு சமயத்தில் பிரயோஜனம் ஏற்படும். ஆயிரம் பேர்களுக்கு அன்னம் போட்டால் ஒருவராவது மஹாகை இருக்கலாம். அவர் சாப்பிடுவதலை சிரேயஸ் உண்டாகலாம் என்று நினேத்து அன்னதானம் செய்வதுபோல் நான் உபதேசம் செய்துகொண்டு போகிறேன். எல்லாரும் நமது மார்க்கத்தை விட்டுவிடக் கூடாது என்பது எனது ஆசை. ஆத்மஞான வழியிலும் சுதேசியாக இருங்கள். எல்லாரும் கோபுர

தரிசனம் செய்து வாரம் ஒரு முறையாவது அர நாமம் ஓதி ஆலயம் வர வேண்டும்.

### ஸம்ஸ்கிருதம் கற்க வேண்டிய அவசியம் ஸ்ரீ காஞ்சி ஆசார்யர்கள் அருளுரை

(காஞ்சி காமகோடி பீடாதிபதி ஸ்ரீ சங்கராசாரிய ஸ்வாமிகள் ஸம்ஸ்கிருதத்தின் பெருமை பற்றியும், அந்தப் பாஷையை எல்லாரும் உணர வேண்டும் என்றும் செகந்திராபாத்தில் ஓர் உபந்நியாசத்தில் அருளிஞர்கள்.)

தற்காலத்தில் ஸம்ஸ்கிருதத்துக்கு இந்தியாவில் தகுந்த ஊக்கமளிக்காத நிலே இருப்பது மிகவும் வருந்தத்தக்கதே. வட நாடுகள் இந்தப் பாஷைக்கு மிகவும் பிராதான்யம் அளித்திருப்பதை எல்லோரும் உணருவார்கள். வட நாடுகளில் இந்தப் பாஷையை நன்றுகக் கற்பதற்கு அநேக வழிகள் செய்துள்ளார்கள். கல்வெட்டுக்களாலும், இன்னும் சில மார்க்கங்களாலும் தெற்கு மேற்கு வட நாடுகளில் ஸம்ஸ்கிருத பாஷை கிறிஸ்து ஜனனமாவதற்கு 1500 வருஷங்களுக்கு முன்னுலே விளங்கி வந்திருக்கிறது. இந்தப் பாஷை ரோமில் விளங்கி வருகிறது. மலேஷியா கோவில்களில் ஸம்ஸ்கிருத மந்திரங்கள் உபயோகப்பட்டு வருகின்றன.

ஸம்ஸ்கிருதம் சாசுவதமான பாஷை. இதன்மூலம் கடவுளேச் சுலபமாக ஜபிக்க முடியும். இந்தப் பாஷையை எளிதில் தெரிந்து கொள்ளலாம். ஆகையால் இந்தப் பாஷையை எல்லோரும் கற்றுக்கொள்ள வேண்டும்.

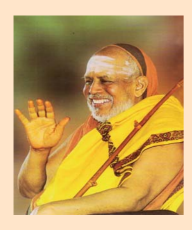


### THE ACHARYAS OF ŚRĪ KĀÑCHĪ KĀMAKOTĪ PĪTAM

## SRI SADASIVENDRA SARASVATI (367 – 375) A.D., SEVENTEENTH PONTIFF

He was the son of Deva Misra, a minister of Kashmir. He was ordained in *sanyasa* by Sri Ujjvala Sankarendra Sarasvati; he believed in *annadana*. He attained *mukthi* at Tryambaka near Nasik.

## ஸ்வாமிகள் அருளிய ஆசிச்செய்தி



ஸூர்யன் கண்-கண்ட கடவுள். அவன் உதயமாகாவிட்டால் நாம் வாழ முடியாது. ஸூர்யன் தெற்கி-லிருந்து வடக்கு நோக்கி வருவதுதான் மகர ஸங்க்ரமணத்தில் மகர ஸ்ங்க்ரமணத்தில்

ஸூர்யனுக்குப் பூஜை செய்து பொங்கல் படைக்கிறேம்.

மறுநாள் குழந்தை முதல் கிழவர் வரை எல்லோருக்கும் பால் கொடுத்துக்கொண்டு தன்னலம் கருதா வாழ்க்கை நடத்தும் பசுவுக்கும், நாள்தோறும் உழைத்து மங்கள த்ரவ்யமான செந்நெல்ல அளிக்கக் காரணமான காளேக்கும் பொங்கல் படைத்துத் திருநாளாக வழிபடுவோம். இவ் வழிபாடு என்றென்றும் நடைபெறவும் ஸுரபியின் (காமதேனு) அமுதம் உலகெல்லாம் பொங்கி நாடும் மக்களும் நலம் பெறவும் இறைவனே இறைஞ்சுவோமாக.

மன எழுச்சியை ஊக்கமென்றும், உடலின் தொழிலே முயற்சி என்றும் பண்டைப் பெரியோர்கள் பாகுபடுத்தியிருக்கிறுர்கள். மனத்தின் ஊக்கமும், உடலின் முயற்சியும் வெவ்வேறுக விவரிக்கப்பட்டாலும் இவை மலரும் மணமும் போல ஒன்றை ஒன்று விடாமல் பற்றியிருப்பனவே. மனச் சோர்வு உள்ள இடத்தில் உடலிலுள்ள இந்திரியங்கள் வேலேசெய்யா. இந்தரியங்கள் ஸ்வாதீனமாயில்லாவிட்டால் மனதில் உத்ஸாகம் ஏற்படாது.

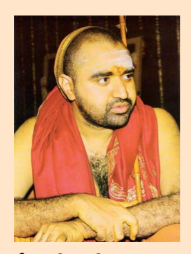
இவ்வுண்மையைக் கவனித்து மாணவர்களும் ஆசிரியர்களும் தேகப்பயிற்சி, கடவுள் பக்தி, நல்ல பழக்க வழக்கங்கள் இவைகளே மேற்கொண்டு தூய மனத்துடன் பரந்த நோக்கங்கொண்டு இயன்ற அளவு பிறருக்கு உதவி செய்துகொண்டு பெரியோர்களின் ஆசியையும், கடவுளின் அருளேயும் பெற்று எல்லா மங்களங்களேயும் அடைவார்களாக.

வேடன் முதல் வேதம் கற்றுத் தெரிந்தோன் வரையிலும், பயிரிடும் குடியானவன் முதல் அரசன் வரையிலும், பற்பல துறைகளில் வாழும் நம் தமிழ்நாட்டு மக்கள் ஒரே அழியாப் பொருளான ஈசனிடம் எவ்வாறு அன்பும் ஆர் வமும் கொண்டு, இவ்வுலகத்திலும் மறுமையிலும் அழியாப் புகழையும், அழியா நிலைமையும் பெற்றனர் என்பதை விளக்கும் தெய்வ மணம் கமழும் நம் நாட்டு இரண்டாயிரம் வருஷத்து வரலாறே நமது சைவத் திருமுறைகளும், நாலயிர ப்ரபந்தமும்.

ஊனே வளர்த்தலேயும், அத்துறையில் நேரும் பகைகளிலை பொய், கொலே முதலியன மலியும் போக்கள் விளக்குவதையுமே கொண்ட தேச சரித்திரங்கள் மாத்திரம் பள்ளிகளில் நமது குழந்தைகள் படித்துவிட்டு, உள்ளுயிரை எக்காலத்தும் நிறைந்த நிலேயில் நிற்கச்செய்யும் உயிருக்குயிரான ஈசனது அருளப் பெற்றுய்ந்த பெருமக்களின் வரலாறுகளே அறிந்து கொள்ளாமலிருப்பது ஒரு இளந்தேங்காயினுள்ளேயுள்ள இளநீரையும், வெண்மையான வழுக்கையையும் அறியாமல், அதன் வெளியே இருக்கும் மட்டை நார்களே ஆராய் ந்து அதோடு திருப்திப்படுவது போலாகும்.

ஆதலின் பள்ளி மாணவர்களோ, மற்ற வயது வந்தவர்களோ, எல்லோருமே அங்கங்களோடு கூடிய வேதத்தை ஒரே முதநூலாகக் கொண்டவையும், நம் நாட்டு உண்மைத் தெய்விகச் சரித்திரமுமாம் சைவ வைஷ்ணவ ப்ரபந்தங்களே வாயாரப் பாடி, மனமார உணர்ந்து பேருயிற் வாழ ஈசன் அருள்மழை பொழியுமாறு வேண்டுகின்றேம்.

## ஸ்ரீ காஞ்சி காமகோடி பீடாதிபதி ஸ்ரீஸ்வதி சங்கராசார்ய ஸ்வாமிகள் அருளிய ஆசிச்செய்தி



இன்று உங்கள் யாவருக்கும் பெரியவர்-களின் தரிசனமும் அவர்களின் சொற்-பொழிவினைத் கேட்கும் பாக்கியமும் கிட்டி-யுள்ளது. *பரித்ராணாய* ஸாதூனாம் வினாசாய ச துஷ்க்ருதாம் என்பது

கீதையில் கிருஷ்ண பகவான் சொன்ன வாக்கு. மத்ஸ்யம் முதலிய பல அவதாரங்கள் பகவான் எடுத்துள்ளார். தசா அவதாரத்தின் முக்கிய நோக்கமே தர்மத்தினை நிலை நாட்டுவது தான். வேதத்தினைக் காப்பாற்ற ஏற்பட்டது தான் முதலாவதான மத்ஸ்யாவதாரம் ஸாத்வீக சுக்தியினை வெளிப்படுத்த ஒரு அவதாரம். பகவான் எல்லா இடத்திலும் எப்போதும் இருக்கிறார் என்பதைக் காட்ட ஒரு அவதாரம். மனிதனுக்கு அகங்காரம் இருக்க கூடாது. தானம் செய்ய வேண்டும் என்பதைக் காட்ட வாமண அவதாரம் தர்ம வழியில் நடந்து காட்ட ராமாவதாரம்.

நம்முடைய தாமம் தான் மிகவும் பழமையானது. தாமம் என்றாலே வழி என்று பொருள். வேதம், புராணம், இதிஹாஸம் ஆயா் வேதம், ஸங்கீதம் போன்றவை கிளைகள். மனிதனின் சக்திக்காக இவை. மனதிற்கு சக்தி வேண்டும். ஆரோக்பம் தேவை. அதற்கு என ஒரு சாஸ்திரம். பகவானை அடைய ஸங்கீதம். மனதிற்கு சரீரத்திற்கு சக்தி அளிக்கவே தாமம். வெறும் பிரசாரத்திற்காக ஏற்பட்டது அல்ல நமது தாமம். அனுஷ்டிக்கவும் முடியக் கூடிய ஒன்று. இந்து தாமத்தின் ஸாரம் கீதை. ஆகாரம் எங்ஙனம் இருக்க வேண்டும். இதனால் சரீரத்தில் எங்கு

பாதிக்கிறது என்பதை எல்லாம் வரை சொல்லப்பட்டுள்ளது. இதில், உங்கள் பிரதேசமான குருகேஷத்திரத்தில் ஏற்பட்டது. எல்வதீயம் வஸ்து கோவிந்த துட்ய மே வ என்ற எண்ணம் ஏற்பட வேண்டும். உள்ளது யாவும் உன்னடையது. அதனை உனக்கே அளிக்கப்படுகிறது என்ற எண்ணத்துடன் அளிக்க வேண்டும். கைகளால் ഖഞ്ഞ്ങ്കി ക്പര്ക്കുന്നാര് ഖരാധ് ഖന്റ്ക്വ ഖന്ക്ക്കാര് പ്രകുറ്റ്റ്ക്വ செயல் பட வேண்டும். இறைவனின் மகிழ்விற்காகவே செயல்படவே இந்த உடல். தானம் அளிப்பது முக்கியம். இதனால்தான் அதிதி தேவோ பவ என்று சொல்லியுள்ளது. வந்தவரை வாழ வைத்தது நமது தா்மம். எவருக்கு அளிப்பதால் மிகுந்த உபயோகம் ஏற்படுமோ அவர்கட்கே அளிக்க வேண்டும். எவருக்கு சிரத்தை இல்லையோ அவருக்கு ക്കുട്ടധിതെ சொல்லாதே என்று சொல்லப்பட்டுள்ளது. சிரத்தையுடன் நல்ல இடத்தில் நல்ல காலத்தில் நல்ல பாத்திரத்திற்கு அளிக்க வேண்டும். நாம் இன்று கொடுத்தால் நாளை நமக்கு அவர்கள் அளிப்பார்கள் என்ற எதிர்பார்ப்புடன் அளிப்பதோ, கர்வத்துடன் அளிப்பதோ, സாத்வீக மானதாக ஆகாது. தேசே என்றதற்கு விளக்கமாக ஆதிசங்கரர் குருகேஷத்திரம் போன்ற இடத்தில் என கூறியுள்ளார். வெட்கமின்றி, நம்பிக்கையுடன் நெற்றியில் அவரவர் ஸம்ப்ரதாய மத சின்னங்களை அணிந்து கிரந்தங்களை படித்து, நல்லவர்களாகவும் நல்ல வாழ்வு உங்களுடையதாகவும் ஆக்கிக் கொள்ள ஆசீர்வதிக்கிறோம்.

(15-11-97 ராஜஸ்தானில் உள்ள நர்நால் என்ற இடத்தில் ஹிந்தி மொழியில் ஆற்றிய உரையின் தமிழாக்கம்)

#### **IN ADORATION OF KAMAKSHI**

#### Dr. R. Asha

#### 'Sri Sarasvati Hite'

When one thinks of Kamakshi, two things automatically come into our mind. First is the name 'Kamakshi', which means one who has 'ka' (Sarasvati) and 'ma' (Lakshmi) as Her eyes. The other is Her form of Lalita Tripurasundari, attended upon by Sarasvati and Lakshmi, gently waving chowries at Her side - 'sachaamara rama vani savya dakshina sevita'. In the Kanchi Kamakshi temple, the utsava Kamakshi is present along with Her 'companions' Lakshmi and Sarasvati.

Interpreted symbolically, Devi is capable of granting knowledge and wealth, material and spiritual. Acharya Sankara mentions these benefits of Devi upasana in his Saundaryalahari as —

'sarasvatya lakshmya vidhi hari sapatno viharate rateh paativratyam shithilayati ramyena vapusha chiram jeevanneva kshapita pashu-paasha-vyatikaraha paraanandaabhikhyam rasayati rasam tvad bhajanavaan.'

Sri Muttusvami Dikshita, referring to the association of Kamakshi and Sarasvati, starts a kriti, in the rare raga Manji, rather unusually as 'Sri Sarasvati hite'.

Kriti

Raga - Manji Tala - Adi

Pallavi

Anupallavi

vaasavaadi mahite vaasanaadi rahite

Charanam

kamakoti nilaye karadhrta manivalaye

komalatara hrdaye guruguhodaye mamava sadaye

sri sarasvati hite shive chidanande shivasahite

In the *pallavi*, he addresses Devi emphasizing the inherent *Shiva-Shakti* concept as *shive*, *shiva sahite* and also the fact that Devi is *Chit* (Consciousness) and *Ananda* (Bliss) - *Chidanande*.

This though by itself is a sufficiently important and usual allusion, in this *kriti* it acquires a special significance when viewed in the light of the phrase 'vaasanaadi rahite' (devoid of vaasanas), in the anupallavi. How so?

It is thus. 'Vaasana' means latent impressions, subconscious propensities, disposition, etc. We carry in ourselves sediment of countless impressions, good and bad, accumulated from our past lives. Every thought, every action of ours leaves an imprint so to speak, in our mind. In fact mind is but a bundle of impressions. All these impressions are the cause of our repeated births influencing the way we behave, react etc. They propel us to further actions, these again implanting themselves, entrenching themselves firmly in our minds thus constituting an apparently endless cycle. The main cause for this is 'adhyasa', the false superimposition of the not-Self on the Self, resulting in the false notion that 'I am the doer (karta)', 'I am the enjoyer (bhokta) of the fruits of actions', etc. The self though inherently free becomes subject to transmigration, forgetting its true nature as Chit and Ananda. In Acharya's words, this vaasana is strong, beginningless and is the obstacle to realisation -

'jnaate vastunyapi balavati vaasana anaadiresha karta bhoktaapyahamiti drdaa ya asya samsara hetuh'.

(Atma-anatma-vivekacudamani, 268)

And so, efforts must be made to decrease and finally destroy the *vaasanas*, by turning the mind inwards (*pratyag drshtya*) and remaining steadfast in one's own nature (*svaatmanishtaya*). Knowing one's real nature, one should give up identifying the not-Self (*anatma*) as the Self (*atma*) – 'So'hamityeva sadvrtya anatmani atma matim jahi'.

One should first learn to discriminate the Self from the not-Self. It is the complicated network of *anatma vaasanas* that veils the *atma vaasana* -

ʻanatma vaasanajalais-tirobhuta atmavaasana

nityatma nishtaya tesham naashe bhaati svayamsphuta' (ibid. 273).

As the mind gradually turns inwards, it slowly gives up the outer *vaasanas*. And when it reaches a state of remaining steadfast in the Self, the mind, the *vaasanas* are destroyed. *Adhyaasa* is removed.

'svatmanyeva sada sthitya mano nashyati yoginah

vaasanaanam kshayaschaatah svaadhyaasa apanayam kuru' (ibid. 278).

The Acharya further elaborates as follows. Forgetting the blissful nature of one's own self, one seeks bliss in external objects. This pursuit drags one deeper and deeper into samsara, and builds up vaasanas taking one further away from one's real nature. It is vishaya-chintana that goads one into action and increases vaasana. So, the first step is to withdraw oneself from external objects, to stop excessive thinking about them. In the initial stages, while it may be difficult to completely stop such thoughts, one can gradually, with discrimination, eliminate unnecessary thoughts which hinder spiritual progress. Simultaneously, spiritual disciplines (which help the mind turn inward) must be practised and sattvic vaasanas should be increased.

The Acharya tells us how to destroy chintana (thought), kriya (action) and vaasana.

He says -

'trayanam cha kshayopaayah sarvaavasthasu sarvada sarvatra sarvatah sarva brahma maatravalokanam' (ibid. 316-317).

i.e., to see all as One Brahman, in all states, always, everywhere, in all things. This leads to *jivanmukti*. As one becomes firmly rooted in *sath-vaasana* (i.e., that 'all is Brahman'), all the other *vaasanas* starting from *ahankara* are destroyed just like darkness is removed when the dawn comes.

All this, though admittedly difficult is possible through the grace of Devi Kamakshi who is the Guru also. So, let us pray as Mukakavi says -

'pratyangmukhya drshtya prasada deepaankurena kamakshyaha pashyami nistulamaho pachelimam kimapi parashivollasamt'.

(The writer can be reached at ashass@live.com)

#### VIDURA - NĪTI

(Continued from the previous issue)

(Translated into English by Dr. C. Murugan, Assistant Professor, Dept. of Saiva Siddhanta, University of Madras).

## आत्मनो बलमज्ञाय धर्मार्थपरिवर्जितः । अलभ्यमिच्छनैष्कर्म्यात् मृ्ढबुद्धिरिहोच्यते ।। 46 ।।

In this world (*iha*) he is said to be (*ucyate*) a person of undiscerning mind (*mūdhabuddhih*) who, does not possess moral excellence in character and is devoid of material possessions (*dharmārthaparivarjitah*), and who, without assessing (*ajñāya*) his own strength (*ātmanah balam*) and without putting forth any effort whatsoever (*naiṣkarmyāt*) longs for something (*icchan*) wheih is difficult to attain (*alabhyam*).

## अशिष्यं शास्ति यो राजन् यश्च शिष्यं न शास्ति च । कदर्यं भजते यश्च तमाहुर्मूढचेतसम् ॥ 47॥

O King! intelligent men identify (āhuḥ) him as ignorant (mūḍhacetasam), who inflicts punishment (śāsti) upon the guiltless (aśiṣyam), but lets the guilty (śiṣyam) off (na śāsti), and who attends upon (bhajate) a miser at heart (kadarayam).

## एकः सम्पन्नमश्नाति वस्ते वासश्च शोभनम् । योऽसंविभज्य भृत्येभ्यः को नृशंसतरस्ततः ।। 48 ।।

Who (kaḥ) could be more inhuman (nṛśamsataraḥ) than (tataḥ), the one who takes

(aśnāti) a sumptuous feast (sampannam), and wears (vaste) gorgeous clothes (śobhanam vāsaśca) all alone (ekaḥ) without sharing them (asamvibhajya) with his dependents (bhrtyebhyah)?

## एकः पापानि कुरुते फलं भुङ्के महाजनः । भोक्तारो विप्रमुच्यन्ते कर्ता दोषेण लिप्यते ॥ 49 ॥

One (ekaḥ) commits (kurute) heinous deeds (pāpāni), but it is the common people (mahājanaḥ) that experience (bhunkte) the results thereof (phalam). The defect (doṣaḥ) of committing such deeds would pertain to the agent (kartā lipyate), and not to those who experience their friuts (bhoktāraḥ vipramucyante).

## एकं हन्यात्र वा हन्यात् इषुर्मुक्तो धनुष्मता । बुद्धिर्बुद्धिमतोत्सृष्टा हन्याद्राष्ट्रं सराजकम् ।। 50 ।।

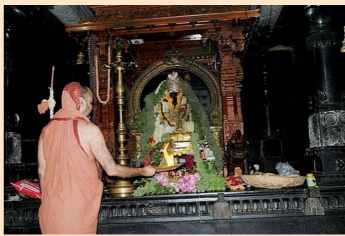
An arrow (*iṣuḥ*) discharged (*vimuktaḥ*) by a bowman (*dhanuṣmatā*) may or may not destroy the life (*hanyāt vā na hanyāt*) of another (*ekaṁ*). But the intelligence of (*buddhi*) the one who is skilled in the management of state affairs (*buddhimatā*) when directed (*utṣṛṣṭā*) (with a maleficent intention) could bring down (*hanyāt*) a kingdom along with the king (*rāṣṭram sarājakam*).

(To be continued)

### Maha Periyava Jayanthi Celebrations at Kanchi



Poojari receiving honororium



Deeparadhanai by Bala Periyava at Orikai



Deeparadhanai by Bala Periyava at Kanchi Mutt



Golden chariot

#### Kacchi Modoor Trust - Honorarium distributed

Honorarium was given to the Village Pujaris, Gurukals and Archakas under the scheme of the Kachi Modoor Welfare Trust. The Trust was instituted with the blessings of His Holiness Pujyasri Chandrasekharendra Sarasvathi Shankaracharya Swamiji in the year 1986 to provide monthly financial assistance to indigent Archakas in the remote villages of Tamilnadu, under the chairmanship of Late Justice N. Krishnaswamy Reddiar, with other Founder Trustees being Late Sri. A. Srinivasa lyengar- Mannargudi, Dr. Ramalinga Bhat(also the founder Secretary and Treasurer) and Shri. Lokavinayakam. His Holiness ordained that the trust should conduct oral examinations to select the recipient Archakas consisting of Bhattacharyas, Sivacharyas and Poojaris, whose monthly income is less than Rs. 1500. The trust disburses Rs.1000 per month at present. The Trust receives voluntary contributions from individuals and organizations including the Hindu Group of Publications and The City Union Bank Limited.

#### ENJOY THE BENEFITS - JOIN ADI SANKARA ADVAITA RESEARCH CENTRE TODAY

#### Life Membership: Rs. 5,000/-

\*Get Voice of Kanchi Mutt - FREE \*Get The Voice of Sankara - FREE \*Attend seminars, symposia,

\*Receive all the publications of the Centre - FREE

#### Life Subscription: Rs. 1,500/-

\*Get Voice of Kanchi Mutt - FREE \*Get The Voice of Sankara - FREE \*Attend seminars, symposia,

lectures, etc. - FREE

#### **Annual Subscription: Rs. 300/-**

\*Get Voice of Kanchi Mutt
- FREE for one year

\*Get The Voice of Sankara

- FREE for one year

\*Attend seminars, symposia,

lectures, etc. - FREE for one year

Cheque/DD drawn on ADI SANKARA ADVAITA RESEARCH CENTRE can be mailed (along with your full name, complete address, phone No. and e-mail id.) to: The Administrative Officer, Adi Sankara Advaita Research Centre, Room No. 7, Second Floor, ""Sankaralayam", New No. 66, Mayor V.R. Ramanathan Salai, Chetpet, Chennai - 600 031. Ph.: 2836 6962 / Cell: 98407 66538. E-mail: advaitarc@gmail.com.

## Cintana - 8

By Krishnan Sugavanam

#### Pramānam - 2

A quick recap of key points from the previous article.

- 1. *Pramāṇam* the word means, "Means of Knowledge"; it should be *anadhigata* non-contradictible, *abhādita* non-negatable and *hitārtha bodhakam* says what is good for the Humans.
- 2. *Pramāṇam* is of 2 types *pratyakṣam* direct, obtained by using the 5 senses; *anumānādi* indirect, based on the direct but using reason. Both these *pramāṇams* are *nitya paròksa*, and operate on everything other than the subject.
- 3. Knowledge is *vastutantram* as the Object, so the Knowledge; and Knowledge will take place even if there is no intention on the part of the Knower since there is no will involved.
  - 4. Veda as a whole, and not merely vedānta, is counted as the 6th pramānam, as it gives Knowledge about the "Self".
- 5. *Veda* is neither Scientific nor Illogical since it doesn't make any statement that falls within the field/scope of Science or Logic. One can't even say one does not believe in *veda*, for one has to have a basis/reason for one's non-belief. *Vedās* can neither be dismissed not proved for its above reason, but not irrational.

Now continuing...

Knowledge can either be about  $kriy\bar{a}$  (action) or a vastu (thing). If we analyze the Knowledge gained from  $pratyak\bar{s}\bar{a}di$   $pram\bar{a}n\bar{a}ms$ , we will understand that it is all really nitya  $paròk\bar{s}a$ , and, whatever Knowledge it reports, be it  $kriy\bar{a}$  or vastu, is only  $s\bar{a}moohika$ , which we accept for transacting in the world. To explain what we mean by  $s\bar{a}moohika$ , let's take the example of Now; now he is doing his Ph.D, now he is on holiday, now he is writing his exam, now he is singing a song etc. In the various examples the word "Now" could mean anything from a few years to a few minutes; it can mean even a few nano seconds. Thus we see "Now" is made of numerous smaller units of "Now", and what we understand, accept and transact as "Now" is only  $s\bar{a}moohika$ . "Now" is, really, timeless.

Similarly "Here" is also made of numerous smaller units of "Here"; Here could mean this Universe, this earth, this continent, this nation, this state, this city, this area, this house, this room, this sq.ft, this inch etc. We can see "Here" is made of numerous smaller units of "Here", and what we understand, accept and transact as "Here" is again only *sāmoohika*. "Here" is, really, spaceless.

Everything is *paròkṣa* – Object – including this body – the brain, liver, kidneys, skin *et al* are *paròkṣa* in reality. That's why we do not translate "*jagat*" as world, for "*jagat*" includes this body mind sense complex, while world means everything outside of one's body.

Vedānta's subject is nitya aparòkṣa for it talks about the Subject who is self evident; and that ātmā is also the ekam adviteeyam brahma. This is not belief, and this knowledge is not for the knower. One needs to let go of the knower and not sit in judgment. There are many conclusions that one has come to over the years; one's sex, age, status, colour etc. are all conclusions. These conclusions should not be allowed to interfere when one listens to the pramāṇam. One needs to allow the śruti pramāṇam to work, just as one allows the eyes and the ears to operate without interference, for the Knowledge given by the śruti pramāṇam has to happen here and now. This is not surrender to the pramāṇam, but just prudence.

Knowledge of *karma* is a means for an end, while knowledge of *nitya aparòkṣa* is an end in itself. *Karma jñānam* can be such that both the means and end are *anadhigata*, as in performing a *hòma* for *svargā*, or means is *anadhigata* and end is known, such as in the case of performing *śrī sūkta hòma* for wealth, or the means is known but the end is *anadhigata*, such as giving donation for *puṇya*. Incidentally, if *veda* speaks of any other Knowledge which can otherwise be known through the other 5 means of knowledge, then those statements are to be treated as *arthavādavākyās* where *veda pramāṇa's tātparya* is not there.

As regards the *nitya aparòkṣa jñānam*, there is an element of both known and unknown; I, the knower, am known, but what I seek is unknown at this point in time. The seeking is not out of pleasure but pressure due to self inadequacy. This sense of wanting is due to identifying Myself with the body mind sense complex.

*Vedānta* is not a theory or a possibility book, it is accepted as a *pramāṇam*. It cannot bless you with its knowledge unlike a medicine. If you operate the *pramāṇam*, then you become the knower. *Veda* says the meaning of the subject and the meaning of the object both resolve into one reality which is neither the subject nor the object. Therefore, the unquestionable *śruti pramāṇam* should just be allowed to operate from outside, in other words through a *pāramparya guru*; I say unquestionable because its subject matter is not within the range of any other *pramāṇam*.

Ātmā cannot teach itself, for, if it could have, it would have done so by now and avoided this samsāra; instead ātmā is anumanta, one who blesses whatever condition there is, even if it happens to be ignorance. The words of the vedas are many, and all of them are needed to negate the galore of false notions that one has built. Vedas say one is eternal as opposed to ephemeral, limitless as opposed to limited, all pervasive as opposed to bound etc. It is enough to understand that we are not as limited as our conclusions, for it is difficult to understand words such as eternal, limitless, all pervasive etc.

Ātmā is neither just a blissful experience, for if it is so, then *vedas* loose their *prāmāṇyam*, nor it is a weird unique experience. Therefore, this knowledge itself is said to be *naiṣkarmya siddhi*. All one needs to do is repeated *śravaṇam*, *mananam* and *niṣtha*.

The author can be reached on his email krishnan.sugavanam@gmail.com

## Adi Sankara Advaita Research Centre celebrates Maha Periyava Jayanthi



Mrs. V. Kanakadurga (2nd from right) performed music concert rendering the Kritis of Sri Sadasiva Brahamendra Sarasvati. Dr. N. Veezhinathan (2nd from left) elucidated the import and meanings of the Kritis.



A section of the audience

Adi Sankara Advaita Research Centre in association with Gaanapriya Foundation celebrated Sri Sri Sri Chandrasekharendra Sarasvati Mahaswami Jayanthi on July 7, 2012 at Raga Sudha Hall, Mylapore. On this occasion, Mrs. Kanakadurga performed music concert rendering the Kritis of Sri Sadasiva Brahmendra Sarasvati. Dr. N. Veezhinathan elucidated the import and meanings of the Kritis.

Paying rich tributes to Mahaswami, Dr. Veezhinathan enthralled the audience with memories of the great Saint by bringing out



Justice Mr. N.V. Balasubramanian, former Judge of Madras High Court (4th from right) released the book titled "Admavidyavilasa - A spiritual autobiography of Sri Sadasiva Brahmendra Sarasvati" authored by Dr. C. Murugan (3rd from right). Mr. B. Madhavan, Secretary, Madras Sanskrit College (5th from right) received the first copy. Dr. N. Veezhinathan (extreme left) paid homage to Sri Sri Mahaswami.

the memorable events from the life of Maha Periyava.

Justice Mr. N.V. Balasubramanian, former Judge of High Court of Madras released a book titled "The Atmavidyavilasa – A Spiritual Autobiography of Sri Sadasivabrahmendra Sarasvati" authored by Dr. C. Murugan and published by Adi Sankara Advaita Research Centre. Mr. B. Madhavan, Secretary, Madras Sanskrit College received the first copy of the publication. Dr. N. Veezhinathan paid homage to Sri Sri Mahaswami.

Going down the memory lane, Dr. Murugan recalled that his Holiness Sri Jeyendra Sarasvathi Swamigal had given him Rs. 100/- and asked him to learn Sanskrit. He added that it was a golden moment and proved to be a turning point of his life.

Earlier, Mr. J. Gurumurthy, President of Adi Sankara Advaita Research Centre welcomed the gathering. Dr. Kamakoti proposed a vote of thanks.

# Their Holinesses visit Village Temples in Acharapakkam & Thirukazhukundram April & June 2012

Their Holinesses Pujyasri Shankaracharya Swamijis of Shri Kanchi Kamakoti Peetham visited around 40 villages in the Acharapakkam and Thirukazhukundram blocks and visited 47 temples. Their Holinesses were received with traditional poornakumbham and devotional fervor by the villagers at the various Shiva and Vishnu Temples. Last year, Their Holinesses had visited temples in the Uttiramerur block.

With the blessings of Pujyasri Acharya Swamijis, the Thirukovil Vazhipattu Kuzhu was formed to provide support to the village temples. The Kuzhu aims to enable the conduct of Nitya Puja in village temples, to involve the villagers to participate in the worship and upkeep of their temples, distribution of materials required for nitya pooja, distribution of religious books & cassettes, organize bhajans and encourage ageold traditions of chanting Tirumurai, Divyaprabandham, Tiruppugazh and also to conduct other activities like quiz, yoga competition, shloka chanting etc in the temple premises to involve children and youth of the villages.







































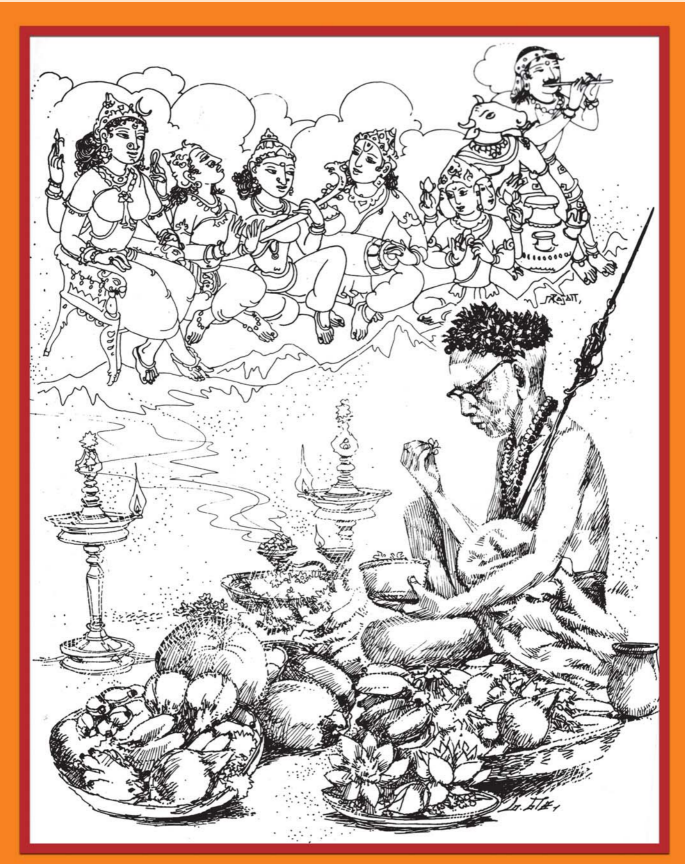












(Pen and Ink illustration by S. Rajam and Maniam Selven)

Compiled by J. Gurumurthy for Adi Sankara Advaita Research Centre, Room No. 7, Second floor, 'SANKARALAYAM'', New No.66, Mayor V.R. Ramanathan Salai, Chetpet, Chennai - 600 031. Ph.: 2836 6962 / Cell: 98407 66538 and printed by R. Natarajan at Gopali Printers, Quanta Zen Apt., No.38 (Old No.2), Thomas Road, Off South Boag Road, T. Nagar, Chennai - 600 017. Ph.: 24330979 / 42024951.